
Ano  010   Número  540   R$  3,00

Alagoas  25 de junho

a 1º de julho  2023

O apanhador de lembranças e costumes Railton Teixeira da Silva volta a Campus 
trazendo as narrativas de Pai João e o seu culto a ancestralidade no Catimbó Jurema. É 
importante notar a possibilidade de esclarecimento e diálogo abertos por Pai João, como 
manifestação de uma prática religiosa da cultura periférica de Maceió, muitas vezes discri-
minada e perseguida pelo Estado e pela sociedade.

Amaro Hélio Leite da Silva

Ancestralidade:
as narrativas

de Pai João

Dois

dedos

de

prosa

C
 A

 M
 P

 U
 S

Pai João com seus dois ancestrais. Babá Mazinho (sentado). Crédito: Arquivo Pai João



25 de junho a 1º de julho     |     20232 O DIA Alagoas

1. Algumas palavras a título de introdução
O que seguirá nas próximas linhas são as narrativas de 

Pai João. Elas foram apanhadas em uma tarde de conversa 
no Ilê Axé Oloye Oyo, na periferia de Maceió. A fala foi minu-
ciosamente transcrita com o carinho e a atenção de quem as 
ouve com muito cuidado e as compartilha neste suplemento 
semanal como carta. Lembrar é antes de mais nada um ato 
humano, pois estamos o tempo todo lembrando, e lembrar é 
refazer um passado já vivido. Nesta feita, o narrador traz em 
suas lembranças os saberes e os costumes de uma prática 
mantida há gerações no seio de sua família. 

Dos 36 anos de vida, Pai João tem dedicado ao culto ances-
tral mais de 20. Desde criança ele participa com a família de 
giras, festas, obrigações e oros, mas o seu pontapé foi aos 14 
anos de idade quando fez o processo de iniciação no candom-
blé. A sua feitura no Orixá e o tombo na Jurema foram minis-
trados pelo seu tio, conhecido como Mazinho, que hoje é seu 
ancestral. E assim Pai João segue os caminhos que, segundo 
ele, foram traçados por Olodumare, o Deus Supremo, e por 
Tupã, desde o início de sua trajetória para chegar nesta vida 
terrena. E é usando o cachimbo, o maracá, o ilú, os búzios que 
invoca, louva e mantém uma comunicação com aqueles que 
já não se encontram aqui neste plano.

Esta é mais uma prática cultural popular da periferia de 
Maceió que trago como oportunidade de diálogo. A tenta-
tiva é apresentar elementos pouco falados, mas que perten-
cem a um culto rico em costumes e tradições de uma cidade 
profunda. E, claro, que nesta ocasião não poderia perder 
a oportunidade de trazer a fala de um sacerdote que no 
Conjunto Paulo Bandeira age na salvaguarda deste patrimô-
nio intangível na contramão do esquecimento. Pai João é um 
mestre da cultura popular que, apesar de jovem, já carrega a 
responsabilidade de manter viva a herança ancestral herdada 
dos Fulni-ô e dos Iorubás. 

E aqui quero deixar claro que existem dívidas para com 
os descendentes dos negros sequestrados da África e com 
os descendentes dos indígenas que nunca serão sanadas, 
tão pouco reparadas. Dívidas essas que deixaram cicatrizes 
e ainda hoje são bem visíveis no retrovisor da história, mas 
não a história oficial, e sim aquela que é escrita com os pés 
no chão, aquela que tem em cada ruga dos rostos de pessoas 
comuns e anônimas uma marca muito peculiar do tempo 
presente e de um tempo passado já vivido que não volta mais. 
Um tempo que é só lembrado. 

Não poderia deixar de aproveitar a oportunidade e trazer 
algumas notas pessoais sobre as manifestações religiosas do 
candomblé e do Catimbó Jurema. É importante deixar bem 
claro que o candomblé e a Jurema são religiões brasileiras. 
Cada uma com suas particularidades e ritualísticas próprias. 
Diferente da mesa branca e aqui chamo a atenção para o 
termo propagado quando se refere ao Espiritismo de Allan 

Kardec. Mas o culto aos orixás e a Egungun, e aos encanta-
dos no Catimbó Jurema, ocorrem de maneiras bem distintas 
e cada uma conserva e preserva os costumes que são rurais, 
e, mesmo no urbano, encontraram uma forma de existir e 
escrever sua própria história. A título de informação, gostaria 
de explicar o que seria Egungun, até mesmo para não pairar 
dúvidas. A palavra é Ioruba, como muitas apresentadas aqui, 
e significa Ancestral.

O Candomblé é a resistência de pessoas que foram retira-
das à base da violência de África e foram submetidas à escravi-
dão aqui no Brasil. Vários povos do continente africano foram 
dizimados pelos europeus. Muitas dessas pessoas sequestra-
das trouxeram para o Brasil as culturas bantos, jêje, nagôs, 
hauças, malês e outros povos. Várias foram as resistências 
encontradas, entre elas a barreira da comunicação, pois não 
se colocavam pessoas negras escravizadas de mesma nacio-
nalidade juntas. E, claro, aqui foram proibidos de praticar 
qualquer prática cultural ou religiosa.

E a resistência tem uma particularidade muito especial. 
E foi essa resistência de querer cultuar suas divindades, seja 
ela os orixás, os nkisis e os voduns, que se usou os elemen-
tos do catolicismo para manter vivo o seu culto. Desta forma, 
encontramos em templos de candomblé imagens de santos, 
a exemplo de São Jorge, Imaculada Conceição, Santa Bárbara, 
São Jerônimo, Santo Antônio e outros santos populares que 
lhes eram possíveis render devoção e não mostrar para o colo-
nizador que estava indo de encontro às ordens previamente 
estabelecidas. Mesmo assim, a perseguição sempre foi forte e 
os praticantes enfrentaram os horrores ao tentar resistir.

Esse processo não foi diferente com o Catimbó Jurema. E, 
antes de mais nada, é preciso deixar claro que a Jurema prati-
cada pelos indígenas nos seus rituais sagrados e secretos é 
totalmente diferente da manifestação na cidade. Os indíge-
nas não abrem os seus segredos e não permitem que o conhe-
cimento do saber fazer dos seus cultos cheguem na “floresta 
de concreto”. Mesmo assim, há uma troca de elementos cultu-
rais entre os indígenas e os praticantes da Jurema no urbano. 

Porém, o Catimbó Jurema chega nas cidades, principal-
mente nas capitais do Nordeste, com os indígenas que saíram 
dos seus aldeamentos e foram para os grandes centros urba-
nos. Como não poderia ser diferente, o tempo se encarrega de 
promover as rupturas e os avanços necessários para as tradi-
ções populares. O Catimbó Jurema, além do berço indígena, 
tem a força espiritual dos Mestres, que são a segunda coluna 
do rito. Além disso, foram agregados ao culto o Preto Velho e 
as senhoras Mestra.

Pai João nos permite conhecer um pouco sobre ances-
tralidade. Claro que não é um material que elucide todas as 
inquietações sobre o tema, mas, a bem dizer, é uma intro-
dução que nos permitirá ter um entendimento sobre. Então 
vamos às suas narrativas...

Ancestralidade: as narrativas de Pai João

Eliane Pereira
Diretora-Executiva

Deraldo Francisco
Editor-Geral

Amaro Hélio L. da Silva
Coordenador de Campus

Jobson Pedrosa
Diagramação

Iracema Ferro
Edição e Revisão

Adauto Santos da Rocha

Alex Machado

Ana Luiza Pimentel

Artemísia Soares

Claudemir M. Cosme

Eduardo Bastos

Edvaldo Nascimento

Flávio A. de A. Moraes

Íria Almeida

Josielda Cristo

Lúcio Verçoza

Mônica C. de Almeida

Thiago Matias

Apoio

EXPEDIENTE

CAMPUS

Conselho Editorial
Jackson de Lima Neto

José Alberto Costa
Jorge Vieira

Para anunciar:
(82) 3023.2092

Endereço:
Rua Pedro 

Oliveira Rocha, 189, 
2º andar, sala 210

Farol - Maceió - Alagoas

CNPJ:
07.847.607/0001-50

E-mails:
redacao@odia-al.com.br

comercial@odia-al.com.br

Site:
www.jornalodia-al.com.br

CAMPUS/O DIA ALAGOAS pode discordar em parte ou no todo da matéria por nós publicada.

   ARTIGO  |  Railton Teixeira Da Silva  Apanhador de lembranças e costumes. Jornalista. mais1.dasilva.jornalista@gmail.com

Altar de Jurema. Crédito Railton: Teixeira da Silva



25 de junho a 1º de julho     |     2023 3O DIA Alagoas

2. Narrativa de Pai João 

2.1. O culto à ancestralidade

Sou pai João, sacerdote do Ilê Axé Oloye Oyo, 
juremeiro e babalorixá. 

E o que é ancestralidade para nós que somos 
do culto ao Candomblé e a Jurema? São os nossos 
antepassados que trouxeram todo ensinamento 
da terra, de folhas, de comidas, das rezas de benze-
deira. São aqueles que estão ao nosso lado espiritual 
para nos trazer o conhecimento e o discernimento. 
Aquilo que eles deixaram em terra nos é dado e 
aquilo que eles ainda têm a nos oferecer e a nos 
ensinar. Isso são os nossos ancestrais. Indígenas, 
negros, mulatos, cafuzos, caboclos, são aqueles 
que nos iluminam e nos mostra os caminhos.

O culto à Jurema é um culto ancestral. O culto ao 
orixá é um culto ancestral. Através deles nós enten-
demos o ato da folha, o que era o ato das ervas, o 
que é um ato dos animais, o que é o ato de comer. 

O que nos conecta à ancestralidade é a folha, é a 
raiz. Dentro do culto ao orixá tem a folha, por exem-
plo, se tem o dito “ko si ewe, ko si orixa”, sem folha 
não há orixá. E dentro da Jurema Santa Sagrada, as 
raízes, as árvores, as frutas.

Antigamente, nós tínhamos uma quanti-
dade muito grande de animais, sendo utilizados 
para sacrifício. Seja ele africano ou indígena. Isso 
porque a comunidade precisava se alimentar. O 
terreiro, que viviam em comunidades tradicionais, 
sempre juntos, hoje não se tem mais esses sítios. 
Mas antigamente, há 20, 30, 40 anos nós tínhamos 
comunidades; então, era necessário alimentar a 
comunidade. A partir daí eram vários cabritos, 
vários galos, eram várias galinhas. Uma quantidade 
de animais que conseguisse absorver aquela gente 
e daí surgia a festa.

Esses animais são rezados, purificados para que 
nós possamos comer uma carne  e que não tenha-
mos o resquício da energia negativa que nós temos 
dentro dos abatedouros, de granjas, onde só se 
pensam no animal como um comércio. Na verdade, 
o animal é respeitado pela nossa matriz religiosa.

Tem uma ligação muito forte dos nossos ances-
trais com o plantio, com as construções, com a 
criação de animais. No plantio, eles nos ensinam 
em que horas e como devemos; como plantar o 
milho na data que antecede o São João; se planta 
três meses antes para se colher em junho. Foi-se 
passado por um antepassado. Como vai se fazer 
uma cerca para se dividir o gado? Como vai plan-
tar uma mandioca, uma macaxeira? O ato de se 
fazer a farinha? Como se faz uma farinha? Como se 

constrói um moinho para fazer a farinha? Como se 
queima a farinha?

Tanto no plantio quanto na colheita esses ensi-
namentos são passados de pai para filho, da forma 
como se faz. Quando se tem um animal doente, 
se reza ele, se defuma ele, se faz um banho com as 
ervas específicas e dá um banho no animal, para se 
tirar uma energia negativa ou um ferimento. Quem 
nos ensinou que o juá é bom para ferida? Os nossos 
ancestrais. Ele pega o juá, bate aquela pasta, fica 
aquela espuma, coloca no ferimento do animal 
e fecha. Quem nos ensinou que o Melão de São 
Caetano é bom para banho em animais domésti-
cos como gato, cachorro? Nossos Ancestrais. Quem 
nos ensinou que o boldo é bom para o estômago? 
Nossos ancestrais.

O ato da gente plantar um inhame e colher 
desse inhame. Tem casa de candomblé que eles 
fazem rituais. Eles fazem o plantio do inhame e 
quando o inhame está pronto eles fazem o sacri-
fício do inhame, pilam no pilão, fazem a festa do 
inhame para poder ofertar à ancestralidade e, após 
isso, comer. Porque o inhame foi abençoado, para 

falar uma linguagem que as pessoas entendam, 
mas ele foi abençoado para que aquela pessoa 
possa se alimentar e o orixá possa pairar sobre o 
corpo da pessoa, para que o orixá possa abençoar 
e fortalecer. E as cabeças daqueles inhames serão 
novamente plantados para, no ano que vem, eles 
poderem colher novamente, poderem retirar da 
terra e oferecer para o orixá. 

Os índios nos ensinaram a cultivar. As pessoas 
pensam que o índio é só caça, só caçar, que só ia atrás 
da caça. Eles iam atrás da caça, eles respeitavam a 
natureza. Por isso nós respeitamos tanto a natu-
reza. Nós não destratamos o animal, o animal não 
pode sofrer. O ato do sacrifício é o ato onde o animal 
não pode sofrer. Se o animal sofrer, a nossa própria 
ancestralidade discorda. O índio, da mesma forma, 
ele ia à caça, dias após dias na caça, ele flechava um 
animal, ele metia a lança num animal para pescar, 
fazia uma armadilha para pegar o animal, aquele 
animal era entregue à natureza. Já que é a natureza 
que dá o alimento, que permite que a caça venha até 
eles. Eles sacrificavam o animal, ali mesmo naquele 
solo sagrado, para que o animal não sofresse.

Altar de Jurema. Crédito: Railton Teixeira da Silva

Mesa de Jurema de Chão. Crédito Railton: Teixeira da Silva



25 de junho a 1º de julho     |     20234 O DIA Alagoas

Se aquele animal sofresse eles seriam penalizados 
pela natureza, que não traria novamente uma caça 
para que eles pudessem se alimentar. E os próprios 
ancestrais deles ensinaram isso a eles. Então, eles 
fazendo a caça de forma justa e respeitosa para a 
natureza, a natureza iria trazer mais coisas para eles. 
E o ato do cultivo da macaxeira, do inhame, da batata, 
frutas, as ervas que eram utilizadas como remédios... 
Uma coisa que a gente deveria fazer hoje para se ter 
remédio, medicamento. Por exemplo, tem pessoas 
que sofrem muito com sinusite, a quina-quina. A 
gente pode cheirar o vapor da quina-quina para 
curar a sinusite. Mas, os índios lidavam com o ato da 
plantação para alimento do corpo e do seu espírito.

Na Jurema, a ideia de ancestralidade eles trazem 
no sacrifício ou no ato do transe com bebida da 
Jurema. O ato do transe com a Jurema e o ato de se 
ligar com os ancestrais debaixo da sombra da árvore 
sagrada. Isso faz com que você seja levado até a 
cidade onde o seu ancestral mora, onde seu pajé, 
seu cacique que partiu, seu familiar mora. Se a gente 
prestar atenção, toda essa ritualística, seja ela da 
Jurema ou do orixá, os atos religiosos nos levam até 
onde os nossos ancestrais estão.

E é esse o ato da gente ir lá, sentir eles mais de 
perto, através da natureza. Senti-los mais de perto 
através do elo de ligação do cântico que eles gosta-
vam, do cântico que eles mais amavam. O ato de 
colocar as comida que eles gostavam, para poder 
sentir eles perto, para trazer de volta, para poder fazer 
esse elo de ligação entre céu e a terra, para eles pode-
rem vim até onde nós estamos. Não é que a gente vai 
puxar eles, mas colocamos lá e trazemos eles para 
poderem se fazer presentes entre nós e, a partir daí, 
eles nos ensinar. 

Para se ter ideia, nesse cunho, um mestre de 
Jurema é um ancestral, uma mestra de Jurema é uma 
ancestral. Não é só o índio, o Preto Velho também o é 
e os orixás. 

Hoje nós temos dificuldades de encontrar as 
árvores sagradas e dificuldades principalmente com 
a sociedade. 

Temos a dificuldade de encontrar as árvores 
sagradas. Moro em volta de uma mata, mas tenho 
um espaço delimitado. A ideia não é construir, inva-
dir a mata, a ideia é preservar, ter a mata para se fazer 
o culto. 

Ter um pé de Jurema aqui dentro para se ter 
mantida viva a tradição é importante. O que acontece 
é que antigamente os catimbozeiros iam até a mata 
para render homenagens à herança ancestral indí-
gena, a seus mestres. Mas, devido à urbanização, eles 
tiveram que trazer esse culto para a cidade e cada vez 
mais foi ficando escasso o angico, o juça, a peroba, o 
manacá, o catucá. As árvores que são representati-
vas. Representação sagrada para nós juremeiros. 

Nós tivemos que fazer troncos e trazer para as cida-
des para poder colocar dentro dos nossos barracões, 
porque senão não conseguiríamos cultuar devido a 
esse desmatamento exacerbado que nós temos hoje. 
Essa mata que fica aqui no Conjunto Paulo Bandeira 
acabará se tornando daqui a alguns anos uma grota, 
devido à questão da desigualdade social, mas ela se 
tornará uma grota e assim se acabando. 

Quantos e quantos mestres de Jurema tive-
ram seus troncos arrancados. Quando se nasce na 
Jurema, se planta uma árvore, se tem uma árvore 
sagrada. E a partir daí foram arrancados os pés de 
Jurema. A árvore que o meu juremeiro foi iniciado 
não existe mais. E com uma Jurema na casa se torna 
um patrimônio da casa, essa daqui não se arranca 
mais. Mas quanto outros já não se perderam?

O ato de termos que ir até a mata nos dificulta 
muito, principalmente nas questões sociais, não se 
tem um veículo para ir até a mata, para se chegar até lá. 
Todas as matas são distantes, acaba indo se buscar em 
lugares muito longe e quando a gente sai com animais 

e vai até a mata, existe a retaliação social, existe a 
opressão do vizinho evangélico, existe a opressão do 
Estado, a polícia. Se o nosso atabaque está alto, tem 
um vizinho que liga para a polícia buscar. 

Os terreiros têm que ter horário. Se o ilú está 
sendo tocado muito alto, se os tambores estão sendo 
tocados muito altos, vem retaliar, até levarem os 
atabaques. Até acabar com o nosso ritual. A liber-
dade religiosa na realidade ela existe para religião de 
branco e para padrões sociais mais altos. Os terrei-
ros pelos quais estão em Maceió não estão nos bair-
ros nobres, diferente dos cristãos, eles não sofrem a 
mesma retaliação.

Então, essa dificuldade que temos de encontrar a 
árvore e mesmo que não encontre, mas irmos até a 

mata, pois se a gente for paramentados, nós somos 
apedrejados. Os olhares que lançam sobre nós, olha-
res de repugno, de desprezo. É contra isso que a gente 
luta todo dia, para que isso não aconteça.

Existe um risco eminente da religião acabar. Do 
culto em sua raiz acabar. Porque, queira que não, 
aqueles que primam pela sua família de Jurema 
está sendo banalizado de forma gritante. Está sendo 
implementado coisas que não condiz com a reali-
dade das famílias de  Jurema, como por exemplo 
abrir a boca para dizer que sem o cristianismo não 
existiria a Jurema. Eu discordo completamente. 
Porque a Jurema é matriz indígena. O mestre tem seu 
berço católico porque a única coisa que se tinha no 
tempo deles era a fé. Porque a comida era escassa e 
quando se tinha o sacrifício era festa. 

A comida era escassa, a doença andava solta, mas 
eles tinham o remédio da terra para poder se tratar. 
As suas rezas, suas bênçãos e o catolicismo ele veio 
para dentro da Jurema por causa dos mestres. Eu 
coloco os mestres porque é um dos maiores pesos da 
Jurema: o índio e o mestre. A mestra também, mas o 
peso da Jurema é o índio e o mestre. 

Quando o catolicismo entra nele, o catolicismo 
tenta deturpar o índio. É onde aparecem os cabo-
clos. Nós temos a pajelança, nós temos o toré e não 
é questão de purismo, mas é a questão de se manter 
a essência de uma raiz. Sem o catolicismo nós terí-
amos os mestres, pois a urbanização iria chegar em 
algum momento, mas não seriam católicos, seriam 
mestres, mas não seriam católicos.

GRUPOS E INSTITUIÇÕES PARCEIRAS DE CAMPUS:

Alagoas: poder e conhecimento

Campus do Sertão – Ufal/Delmiro Gouveia

CIMI: memória indígena em Alagoas

Especialização em História de Alagoas – Ifal/Campus Maceió

Etnohistória indígena de Alagoas

Instituto Feminista Jarede Viana

Neabi – Ifal/Campus Maceió

Neabi – Ifal/Campus Piranhas

Oeste alagoano: ampliando olhares

Ritual de Jurema de Chão. Crédito: Railton Teixeira da Silva

Registro de uma gravação durante uma festa da 

orixá Oxum. Crédito: Railton Teixeira da Silva


