Ancestralidade: QIA
as narrativas '
dePaiJoao (/)

Alagoas 25 de junho
al2dejulho 2023

4 -
ad 1]

nt
Pai Jodo com seus dois ancestrais. Baba Mazinho (sentado). Crédito: Arquivo Pai Jodo

-
DOls O apanhador de lembrancas e costumes Railton Teixeira da Silva volta a Campus
trazendo as narrativas de Pai Jodo e o seu culto a ancestralidade no Catimb6 Jurema. E
d ed oS importante notar a possibilidade de esclarecimento e didlogo abertos por Pai Jodao, como

manifestacao de uma préticareligiosa da cultura periférica de Macei6, muitas vezes discri-
minada e perseguida pelo Estado e pela sociedade.

prosa Amaro Hélio Leite da Silva




€) o0DIAAlagoas

25dejunhoal?dejulho | 2023

ODIA

ALAGOAS

EXPEDIENTE

Eliane Pereira
Diretora-Executiva

Deraldo Francisco
Editor-Geral

Conselho Editorial
Jackson de Lima Neto
José Alberto Costa
Jorge Vieira

CAMPUS

Amaro Hélio L.da Silva
Coordenador de Campus

Jobson Pedrosa
Diagramacao

Iracema Ferro
Edicdo e Revisdo

Adauto Santos da Rocha
Alex Machado
Ana Luiza Pimentel
Artemisia Soares
Claudemir M. Cosme
Eduardo Bastos
Edvaldo Nascimento
Flavio A.de A. Moraes
iria Almeida
Josielda Cristo
Ldcio Vercoza
Ménica C.de Almeida
Thiago Matias

Apoio

Para anunciar:
(82) 3023.2092

Endereco:

Rua Pedro
Oliveira Rocha, 189,
2%andar, sala 210
Farol - Macei6 - Alagoas

CNPJ:
07.847.607/0001-50

E-mails:
redacao@odia-al.com.br
comercial@odia-al.com.br

Site:
www.jornalodia-al.com.br

ARTIGO | Railton Teixeira Da Silva Apanhador de lembrancas e costumes. Jornalista. maisl.dasilva.jornalista@gmail.com

Ancestralidade: as narrativas de Pai Joao

1. Algumas palavras a titulo de introducdo

O que seguird nas proximas linhas sdo as narrativas de
Pai Jodo. Elas foram apanhadas em uma tarde de conversa
no Ilé Axé Oloye Oyo, na periferia de Macei6. A fala foi minu-
ciosamente transcrita com o carinho e a atencdo de quem as
ouve com muito cuidado e as compartilha neste suplemento
semanal como carta. Lembrar é antes de mais nada um ato
humano, pois estamos o tempo todo lembrando, e lembrar é
refazer um passado jé vivido. Nesta feita, o narrador traz em
suas lembrancas os saberes e os costumes de uma pratica
mantida hé geracoes no seio de sua familia.

Dos 36 anos devida, PaiJodo tem dedicado ao culto ances-
tral mais de 20. Desde crianca ele participa com a familia de
giras, festas, obrigacoes e oros, mas o seu pontapé foi aos 14
anos deidade quando fez o processo de iniciacao no candom-
blé. A sua feitura no Orixd e o tombo na Jurema foram minis-
trados pelo seu tio, conhecido como Mazinho, que hoje é seu
ancestral. E assim Pai Jodo segue os caminhos que, segundo
ele, foram tracados por Olodumare, o Deus Supremo, e por
Tupa, desde o inicio de sua trajetdria para chegar nesta vida
terrena. E é usando o cachimbo, o maracg, oild, os biizios que
invoca, louva e mantém uma comunicacdao com aqueles que
jando se encontram aqui neste plano.

Esta é mais uma pratica cultural popular da periferia de
Macei6 que trago como oportunidade de didlogo. A tenta-
tiva é apresentar elementos pouco falados, mas que perten-
cem a um culto rico em costumes e tradicoes de uma cidade
profunda. E, claro, que nesta ocasido nao poderia perder
a oportunidade de trazer a fala de um sacerdote que no
Conjunto Paulo Bandeira age na salvaguarda deste patrimo-
nio intangivel na contramao do esquecimento. Pai Jodo é um
mestre da cultura popular que, apesar de jovem, ja carrega a
responsabilidade de manter vivaaherancga ancestral herdada
dos Fulni-0 e dos lorubas.

E aqui quero deixar claro que existem dividas para com
os descendentes dos negros sequestrados da Africa e com
os descendentes dos indigenas que nunca serdo sanadas,
tdo pouco reparadas. Dividas essas que deixaram cicatrizes
e ainda hoje sdo bem visiveis no retrovisor da histéria, mas
nao a histéria oficial, e sim aquela que é escrita com os pés
no chao, aquela que tem em cada ruga dos rostos de pessoas
comuns e and6nimas uma marca muito peculiar do tempo
presente e de um tempo passado ja vivido que nao volta mais.
Um tempo que é s6 lembrado.

Nao poderia deixar de aproveitar a oportunidade e trazer
algumas notas pessoais sobre as manifestacoes religiosas do
candomblé e do Catimbé Jurema. E importante deixar bem
claro que o candomblé e a Jurema sdo religioes brasileiras.
Cada uma com suas particularidades e ritualisticas proprias.
Diferente da mesa branca e aqui chamo a ateng¢do para o
termo propagado quando se refere ao Espiritismo de Allan

L —5
>,
—

.

Altar de Jurema. Crédito Railton: Teixeira da Silva

Kardec. Mas o culto aos orixds e a Egungun, e aos encanta-
dos no Catimbé Jurema, ocorrem de maneiras bem distintas
e cada uma conserva e preserva os costumes que sao rurais,
e, mesmo no urbano, encontraram uma forma de existir e
escrever sua propria histéria. A titulo de informacao, gostaria
de explicar o que seria Egungun, até mesmo para nao pairar
duvidas. A palavra é Ioruba, como muitas apresentadas aqui,
e significa Ancestral.

O Candomblé € a resisténcia de pessoas que foram retira-
das abase davioléncia de Africa e foram submetidas a escravi-
dao aquino Brasil. Vérios povos do continente africano foram
dizimados pelos europeus. Muitas dessas pessoas sequestra-
das trouxeram para o Brasil as culturas bantos, jéje, nagos,
haucas, malés e outros povos. Vérias foram as resisténcias
encontradas, entre elas a barreira da comunicacao, pois nao
se colocavam pessoas negras escravizadas de mesma nacio-
nalidade juntas. E, claro, aqui foram proibidos de praticar
qualquer prdtica cultural ou religiosa.

E aresisténcia tem uma particularidade muito especial.
E foi essa resisténcia de querer cultuar suas divindades, seja
ela os orixds, os nkisis e os voduns, que se usou os elemen-
tos do catolicismo para manter vivo o seu culto. Desta forma,
encontramos em templos de candomblé imagens de santos,
aexemplo de SaoJorge, Imaculada Conceicao, Santa Barbara,
Sao Jeronimo, Santo Anténio e outros santos populares que
lhes eram possiveis render devocao e ndo mostrar para o colo-
nizador que estava indo de encontro as ordens previamente
estabelecidas. Mesmo assim, a persegui¢cao sempre foiforte e
os praticantes enfrentaram os horrores ao tentar resistir.

Esse processo nao foi diferente com o Catimbé Jurema. E,
antes de mais nada, é preciso deixar claro que a Jurema prati-
cada pelos indigenas nos seus rituais sagrados e secretos é
totalmente diferente da manifestacao na cidade. Os indige-
nas ndo abrem os seus segredos e nao permitem que o conhe-
cimento do saber fazer dos seus cultos cheguem na “floresta
de concreto”. Mesmo assim, hd uma troca de elementos cultu-
rais entre os indigenas e os praticantes da Jurema no urbano.

Porém, o Catimb6 Jurema chega nas cidades, principal-
mente nas capitais do Nordeste, com os indigenas que sairam
dos seus aldeamentos e foram para os grandes centros urba-
nos. Como ndo poderiaser diferente, o tempo se encarrega de
promover as rupturas e os avancos necessarios para as tradi-
¢oes populares. O Catimbé Jurema, além do bergo indigena,
tem a forca espiritual dos Mestres, que sdo a segunda coluna
do rito. Além disso, foram agregados ao culto o Preto Velho e
as senhoras Mestra.

Pai Jodo nos permite conhecer um pouco sobre ances-
tralidade. Claro que nao é um material que elucide todas as
inquietacdes sobre o tema, mas, a bem dizer, é uma intro-
ducido que nos permitird ter um entendimento sobre. Entao
vamos as suas narrativas...

CAMPUS/0 DIA ALAGOAS pode discordar em parte ou no todo da matéria por nés publicada.



2. Narrativa de Pai Jodo

2.1.0 culto a ancestralidade

Sou pai Jodo, sacerdote do I1é Axé Oloye Oyo,
juremeiro e babalorixa.

E o que é ancestralidade para n6s que somos
do culto ao Candomblé e a Jurema? Sao 0s nossos
antepassados que trouxeram todo ensinamento
daterra, de folhas, de comidas, das rezas de benze-
deira. Saoaquelesque estioaonossolado espiritual
paranos trazer o conhecimento e o discernimento.
Aquilo que eles deixaram em terra nos é dado e
aquilo que eles ainda tém a nos oferecer e a nos
ensinar. Isso s3o 0s nossos ancestrais. Indigenas,
negros, mulatos, cafuzos, caboclos, sdo aqueles
que nos iluminam e nos mostra os caminhos.

O cultoaJurema é um culto ancestral. O culto ao
orixd é um culto ancestral. Através deles n6s enten-
demos o ato da folha, o que era o ato das ervas, o
que é um ato dos animais, o que é o ato de comer.

O que nos conecta a ancestralidade é afolha, éa
raiz. Dentro do culto ao orixd tem a folha, por exem-
plo, se tem o dito “ko si ewe, ko si orixa”, sem folha
ndo ha orixd. E dentro da Jurema Santa Sagrada, as
raizes, as arvores, as frutas.

Antigamente, n6s tinhamos uma quanti-
dade muito grande de animais, sendo utilizados
para sacrificio. Seja ele africano ou indigena. Isso
porque a comunidade precisava se alimentar. O
terreiro, que viviam em comunidades tradicionais,
sempre juntos, hoje ndo se tem mais esses sitios.
Mas antigamente, hé 20, 30, 40 anos nés tinhamos
comunidades; entdo, era necessario alimentar a
comunidade. A partir dai eram vdrios cabritos,
varios galos, eram varias galinhas. Uma quantidade
de animais que conseguisse absorver aquela gente
e dai surgia a festa.

Esses animais sdo rezados, purificados para que
nés possamos comer uma carne e que nao tenha-
mos o resquicio da energia negativa que n6s temos
dentro dos abatedouros, de granjas, onde s6 se
pensam no animal como um comércio. Naverdade,
o animal é respeitado pela nossa matriz religiosa.

Tem uma ligacao muito forte dos nossos ances-
trais com o plantio, com as construgdes, com a
criacdo de animais. No plantio, eles nos ensinam
em que horas e como devemos; como plantar o
milho na data que antecede o Sao Jodo; se planta
trés meses antes para se colher em junho. Foi-se
passado por um antepassado. Como vai se fazer
uma cerca para se dividir o gado? Como vai plan-
tar uma mandioca, uma macaxeira? O ato de se
fazer a farinha? Como se faz uma farinha? Como se

Altar de Jurema. Crédito: Railton Teixeira da Silva

Mesa de Jurema de Chao. Crédito Railton: Teixeira da Silva

constréi um moinho para fazer a farinha? Como se
queima a farinha?

Tanto no plantio quanto na colheita esses ensi-
namentos sio passados de pai para filho, da forma
como se faz. Quando se tem um animal doente,
se reza ele, se defuma ele, se faz um banho com as
ervas especificas e dd um banho no animal, para se
tirar uma energia negativa ou um ferimento. Quem
nos ensinou que o jud é bom para ferida? Os nossos
ancestrais. Ele pega o jud, bate aquela pasta, fica
aquela espuma, coloca no ferimento do animal
e fecha. Quem nos ensinou que o Melao de Sao
Caetano é bom para banho em animais domésti-
cos como gato, cachorro? Nossos Ancestrais. Quem
nos ensinou que o boldo é bom para o estbmago?
Nossos ancestrais.

O ato da gente plantar um inhame e colher
desse inhame. Tem casa de candomblé que eles
fazem rituais. Eles fazem o plantio do inhame e
quando o inhame estd pronto eles fazem o sacri-
ficio do inhame, pilam no pilao, fazem a festa do
inhame para poder ofertar a ancestralidade e, apds
isso, comer. Porque o inhame foi abencoado, para

O DIA Alagoas

falar uma linguagem que as pessoas entendam,
mas ele foi abengoado para que aquela pessoa
possa se alimentar e o orixd possa pairar sobre o
corpo da pessoa, para que o orixd possa abengoar
e fortalecer. E as cabecas daqueles inhames serao
novamente plantados para, no ano que vem, eles
poderem colher novamente, poderem retirar da
terra e oferecer para o orixa.

Os indios nos ensinaram a cultivar. As pessoas
pensam queoindio és6 caca, s6 cacar,quesdiaatras
da caca. Eles iam atrds da caca, eles respeitavam a
natureza. Por isso nds respeitamos tanto a natu-
reza. NOs ndo destratamos o animal, o animal nao
pode sofrer. O ato do sacrificio é o ato onde o animal
nao pode sofrer. Se o animal sofrer, a nossa propria
ancestralidade discorda. O indio, da mesma forma,
eleiaacaca, dias ap6s dias na caca, ele flechava um
animal, ele metia a lanca num animal para pescar,
fazia uma armadilha para pegar o animal, aquele
animal era entregue a natureza. J4 que € a natureza
que ddoalimento, que permite que a cacavenhaaté
eles. Eles sacrificavam o animal, ali mesmo naquele
solo sagrado, para que o animal ndo sofresse.




() oDIAAlagoas

Seaquele animal sofresse eles seriam penalizados
pela natureza, que ndo traria novamente uma caga
para que eles pudessem se alimentar. E os proprios
ancestrais deles ensinaram isso a eles. Entao, eles
fazendo a caca de forma justa e respeitosa para a
natureza, a natureza iria trazer mais coisas para eles.
Eoatodo cultivo damacaxeira, doinhame, dabatata,
frutas, as ervas que eram utilizadas como remédios...
Uma coisa que a gente deveria fazer hoje para se ter
remédio, medicamento. Por exemplo, tem pessoas
que sofrem muito com sinusite, a quina-quina. A
gente pode cheirar o vapor da quina-quina para
curar a sinusite. Mas, os indios lidavam com o ato da
plantacao para alimento do corpo e do seu espirito.

Na Jurema, a ideia de ancestralidade eles trazem
no sacrificio ou no ato do transe com bebida da
Jurema. O ato do transe com a Jurema e o ato de se
ligar com os ancestrais debaixo da sombra da drvore
sagrada. Isso faz com que vocé seja levado até a
cidade onde o seu ancestral mora, onde seu pajé,
seu cacique que partiu, seu familiar mora. Se a gente
prestar atencao, toda essa ritualistica, seja ela da
Jurema ou do orix4, os atos religiosos nos levam até
onde 0s nossos ancestrais estao.

E é esse 0 ato da gente ir 14, sentir eles mais de
perto, através da natureza. Senti-los mais de perto
através do elo de ligacao do cantico que eles gosta-
vam, do cantico que eles mais amavam. O ato de
colocar as comida que eles gostavam, para poder
sentir eles perto, para trazer devolta, para poderfazer
esse elo deligacao entre céu e a terra, para eles pode-
rem vim até onde nés estamos. Nao é que a gente vai
puxar eles, mas colocamos 14 e trazemos eles para
poderem se fazer presentes entre nés e, a partir dai,
elesnos ensinar.

Para se ter ideia, nesse cunho, um mestre de
Jurema é um ancestral, uma mestra de Jurema é uma
ancestral. Nao é s6 o indio, o Preto Velho também o é
€ 0S Orixas.

Hoje n6s temos dificuldades de encontrar as
arvores sagradas e dificuldades principalmente com
asociedade.

Temos a dificuldade de encontrar as arvores
sagradas. Moro em volta de uma mata, mas tenho
um espaco delimitado. A ideia ndo é construir, inva-
diramata, aideia é preservar, ter amata para se fazer
o culto.

Ter um pé de Jurema aqui dentro para se ter
mantidavivaatradi¢dao é importante. O queacontece
é que antigamente os catimbozeiros iam até a mata
pararender homenagens a heranca ancestral indi-
gena, aseus mestres. Mas, devido a urbanizacao, eles
tiveram que trazer esse culto paraa cidade e cada vez
mais foi ficando escasso o angico, o juca, a peroba, o
manaci, o catucd. As arvores que sao representati-
vas. Representacao sagrada para nés juremeiros.

Néstivemosquefazertroncosetrazerparaascida-
des para poder colocar dentro dos nossos barracdes,
porque sendo nao conseguiriamos cultuar devido a
esse desmatamento exacerbado que nés temos hoje.
Essa mata que fica aqui no Conjunto Paulo Bandeira
acabard se tornando daqui a alguns anos uma grota,
devido a questdo da desigualdade social, mas ela se
tornard uma grota e assim se acabando.

Quantos e quantos mestres de Jurema tive-
ram seus troncos arrancados. Quando se nasce na
Jurema, se planta uma 4rvore, se tem uma arvore
sagrada. E a partir dai foram arrancados os pés de
Jurema. A drvore que o meu juremeiro foi iniciado
nao existe mais. E com uma Jurema na casa se torna
um patrimonio da casa, essa daqui ndo se arranca
mais. Mas quanto outros ja nao se perderam?

O ato de termos que ir até a mata nos dificulta
muito, principalmente nas questdées sociais, ndo se
temumveiculo parairaté amata, parase chegaratéla.
Todas as matas sao distantes, acabaindo se buscar em
lugares muitolonge e quando a gente sai com animais

25dejunhoal?dejulho | 2023

Registro de uma gravacdo durante uma festa da
orixa Oxum. Crédito: Railton Teixeira da Silva

e vai até a mata, existe a retaliacdo social, existe a
opressao do vizinho evangélico, existe a opressdo do
Estado, a policia. Se o nosso atabaque estd alto, tem
um vizinho que liga para a policia buscar.

Os terreiros tém que ter horario. Se o ila esta
sendo tocado muito alto, se os tambores estao sendo
tocados muito altos, vem retaliar, até levarem os
atabaques. Até acabar com o nosso ritual. A liber-
dade religiosa na realidade ela existe para religido de
branco e para padrdes sociais mais altos. Os terrei-
ros pelos quais estio em Maceié nao estdo nos bair-
ros nobres, diferente dos cristaos, eles nao sofrem a
mesma retaliacao.

Entao, essa dificuldade que temos de encontrar a
4rvore e mesmo que nao encontre, mas irmos até a

Ritual de Jurema de Chao. Crédito: Railton Teixeira da Silva

mata, pois se a gente for paramentados, nés somos
apedrejados. Os olhares que lancam sobre n6s, olha-
res de repugno, de desprezo. E contraisso que agente
luta todo dia, para que isso nao aconteca.

Existe um risco eminente dareligido acabar. Do
culto em sua raiz acabar. Porque, queira que nao,
aqueles que primam pela sua familia de Jurema
estd sendo banalizado de forma gritante. Estd sendo
implementado coisas que ndo condiz com a reali-
dade das familias de Jurema, como por exemplo
abrir a boca para dizer que sem o cristianismo nao
existiria a Jurema. Eu discordo completamente.
Porque aJurema é matrizindigena. O mestre tem seu
berco catélico porque a tinica coisa que se tinha no
tempo deles era a fé. Porque a comida era escassa e
quando se tinha o sacrificio era festa.

A comida era escassa, adoenca andava solta, mas
eles tinham o remédio da terra para poder se tratar.
As suas rezas, suas béncdos e o catolicismo ele veio
para dentro da Jurema por causa dos mestres. Eu
coloco os mestres porque é um dos maiores pesos da
Jurema: o indio e o mestre. A mestra também, mas o
peso da Jurema é o indio e 0 mestre.

Quando o catolicismo entra nele, o catolicismo
tenta deturpar o indio. E onde aparecem os cabo-
clos. N6s temos a pajelanca, nés temos o toré e nao
é questdo de purismo, mas é a questao de se manter
a esséncia de uma raiz. Sem o catolicismo nés teri-
amos os mestres, pois a urbanizacio iria chegar em
algum momento, mas nado seriam catélicos, seriam
mestres, mas nao seriam catolicos.

GRUPOS E INSTITUICOES PARCEIRAS DE CAMPUS:

Alagoas: poder e conhecimento
Campus do Sertado — Ufal/Delmiro Gouveia
CIMI: memoriaindigena em Alagoas
Especializacdo em Histdria de Alagoas - Ifal/Campus Maceid
Etnohistériaindigena de Alagoas

Instituto Feminista Jarede Viana
Neabi — Ifal/Campus Maceid
Neabi - Ifal/Campus Piranhas
Oeste alagoano: ampliando olhares



